
numero 248                                                                                                   gennaio 2026

                         Carissimi sorelle e fratelli,
                         questo nuovo anno inizia con la chiusura del Giubileo della Speranza e 
                         con l'apertura dall'anno che ricorda gli ottocento anni dalla nascita al 
                         cielo di Francesco d'Assisi. Alla quotidianità che riprende e, alle ordinarie
                         ricorrenze sociali ed ecclesiali che ci attendono, si affianca, anche in
questo nuovo anno, un'occasione e una proposta di riflessione e di cammino che può
aiutarci a vivere con profondità il tempo che ci è donato e le relazioni che lo abitano.

Se le celebrazioni ufficiali dell'anno santo sono terminate, non finiscono per noi i
desideri e le responsabilità che la Speranza di Gesù Cristo suscita nei cuori. Ciascuno di
noi, e insieme, siamo chiamati ad essere destinatari e attori di gesti che possano
donare speranza in tante situazioni. La luce della fede nella potenza dell'amore di Dio è
capace di rischiarare tante oscurità che la vita ci impone, e la carità che abbiamo
ricevuto dal Signore, passando anche per le nostre mani, può diventare carità per i
fratelli.

La vicenda santa del poverello di Assisi è un racconto luminoso della grazia di
trasfigurazione che l'azione dello Spirito Santo può operare in noi quando ci spogliamo
di tutto ciò che non salva per rivestirci solo della bontà di Dio Padre. Il giovanissimo
Francesco con il suo cammino e le sue scelte ha rifondato il cristianesimo del suo
tempo a partire da sé. La sua instancabile ricerca di vita ha incontrato la sorgente
stessa della Vita e si è lasciata rapire dall'amore eterno che riempie la vita e la rende
feconda.

Il segreto di san Francesco sta nel coraggio che ha avuto di confrontarsi con il Vangelo
di Gesù, senza sconti e senza calcoli, convinto di aver bisogno per vivere del respiro di
quella Parola unica. Messosi alla scuola del Maestro Gesù ha visto rinnovata la sua
esistenza personale, si è innamorato della povertà e dei poveri, ha scoperto e accolto la
fraternità, ha sperimentato la vera letizia, e ha messo tutto sé stesso a servizio
dell'unità e della pace. Tutta la sua persona è divenuta un cantico di lode a Dio e alle
sue creature, luogo di manifestazione dell'amore puro e di incontro con la divina
misericordia.



Tutta la sua bellezza che ci attrae sta dentro l'abbraccio di Gesù crocifisso.
Quell'icona immersa nel silenzio, che lo ha trafitto prima nel cuore e poi anche nel
corpo, ne ha fatto un riflesso accecante dell'amore di Dio per l'umanità. Dagli occhi
profondi incrociati a san Damiano, ai segni della passione ricevuti su La Verna, e
fino alla sua Pasqua sulla nuda terra della Porziuncola, Francesco è l'immagine più
grande di quanto possa essere bella la nostra vita quando è donata per amore.

Per capire Francesco, e per spiegare Francesco, non si può non passare da qui.
Francesco è un innamorato di Gesù: il bambino povero deposto nella mangiatoia
di Betlemme e l'uomo nudo inchiodato alla croce di Gerusalemme. Sente con tutto
se stesso di essere figlio amato del Padre del cielo e per questo fratello universale
di tutte le creature su questa terra.

Non lasciamoci sfuggire questa grazia. Torniamo a visitare con fede, da credenti e
non da turisti, i luoghi della sua vita, ma ancora di più doniamoci un tempo per
ascoltare le sue parole, pregare con le sue preghiere, meditare le sue gesta.

“Laudate et benedicete mi' Signore et rengraziate et serviateli cum grande
humilitate”. 

 Il Signore vi dia Pace!

don Luciano, vescovo



 Gennaio 2026

ore 18.30 presso la Chiesa di San Giovanni in Gubbio mons.
Luciano Paolucci Bedini ha presieduto la S. Messa per l’inizio
dell’Anno nella Giornata mondiale per la Pace

9 venerdì

13 martedì

ore 10.00 a Trestina incontro con l’Equipe Notre Dame
ore 17.30 presso la Chiesa di S. Francesco in Gubbio mons.
Luciano Paolucci Bedini presiederà la S. Messa per l’apertura dell’
Anno Francescano

ore 8.00 presso il Monastero delle Clarisse in San Girolamo a
Gubbio mons. Vescovo presiederà la S. Messa
ore 17.00 Camminata dentro l’Albero con il Masci di Gubbio

15 giovedì

ore 7.00 presso il Seminario Regionale in Assisi mons. Luciano
Paolucci Bedini presiederà la S. Messa per la Comunità del
Seminario

6 martedì                  Epifania del Signore

7 mercoledì

ore 8.00 presso il Monastero delle Cappuccine in Gubbio mons.
Vescovo presiederà la Celebrazione Eucaristica 

10 sabato 

ore 21.00 a Città di Castello incontro di Catechesi con la
Comunità “Nel segno di Cana”

ore 10.00 presso la Casa di Riposo Mosca mons. Vescovo
presiederà la S. Messa nella Festa dell’Epifania
ore 18.30 presso la Cattedrale di Città di Castello mons. Luciano
Paolucci Bedini presiederà la s. Messa

3 sabato

11 domenica            Battesimo del Signore

ore 9.30 presso il Convento di S. Maria in Umbertide incontro
del Clero di Gubbio e di Città di Castello
ore 18.00 presso la Cattedrale di Gualdo Tadino mons. Vescovo
presiederà la S. Messa per la festa del Beato Angelo

1 giovedì                    Maria Santissima Madre di Dio

ore 19.30 a Città di Castello incontro con il Gruppo GiFra della
parrocchia degli Zoccolanti

17 sabato S. Antonio
ore 17.00 presso la Chiesa dei Neri in Gubbio mons. Vescovo
presiederà la S. Messa per la Festa di S. Antonio Abate



19 lunedì

ore 18.00 Assemblea Pastorale Diocesana di Città di Castello30 venerdì

ore 21.00 presso la Basilica Inferiore di San Francesco in Assisi,
Veglia ecumenica regionale

ore 18.00 a Città di Castello mons. Vescovo presiederà la S.
Messa per la memoria di S. Sebastiano patrono dei Vigili Urbani

18 domenica            II del T.O.

ore 21.00 presso il Seminario Regionale in Assisi, commissione
regionale per la Patorale Giovanile - Vocazionale

ore 9.30 presso il Seminario regionale in Assisi, Conferenza
Episcopale Umbra

23 - 25

22 giovedì

20 martedì

Bari, simposio delle Chiese cristiane d’Italia



La pace sia con tutti voi.
Verso una pace disarmata e disarmante
 
“La pace sia con te!”.
Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in molte culture, la sera di Pasqua si è
riempito di nuovo vigore sulle labbra di Gesù risorto. «Pace a voi» ( Gv 20,19.21) è la sua
Parola che non soltanto augura, ma realizza un definitivo cambiamento in chi la accoglie e così
in tutta la realtà. Per questo i successori degli Apostoli danno voce ogni giorno e in tutto il
mondo alla più silenziosa rivoluzione: “La pace sia con voi!”. Fin dalla sera della mia elezione
a Vescovo di Roma, ho voluto inserire il mio saluto in questo corale annuncio. E desidero
ribadirlo: questa è la pace del Cristo risorto, una pace disarmata e una pace disarmante, umile
e perseverante. Proviene da Dio, Dio che ci ama tutti incondizionatamente. [1]
La pace di Cristo risorto
Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione fra gli esseri umani (cfr Ef 2,14) è il
Buon Pastore, che dà la vita per il gregge e che ha molte pecore al di là del recinto dell’ovile
(cfr Gv 10,11.16): Cristo, nostra pace. La sua presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano
nella perseveranza di molti testimoni, per mezzo dei quali l’opera di Dio continua nel mondo,
diventando persino più percepibile e luminosa nell’oscurità dei tempi.
Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’immagine biblica per descrivere il
travaglio da cui sta nascendo un mondo nuovo: è un’esperienza che ci attraversa e ci sconvolge
in rapporto alle prove che incontriamo, nelle circostanze storiche in cui ci troviamo a vivere.
Ebbene, vedere la luce e credere in essa è necessario per non sprofondare nel buio. Si tratta di
un’esigenza che i discepoli di Gesù sono chiamati a vivere in modo unico e privilegiato, ma che
per molte vie sa aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esiste, vuole abitarci,
ha il mite potere di illuminare e allargare l’intelligenza, resiste alla violenza e la vince. La pace
ha il respiro dell’eterno: mentre al male si grida “basta”, alla pace si sussurra “per sempre”. In
questo orizzonte ci ha introdotti il Risorto. In questo presentimento vivono le operatrici e gli
operatori di pace che, nel dramma di quella che Papa Francesco ha definito “terza guerra
mondiale a pezzi”, ancora resistono alla contaminazione delle tenebre, come sentinelle nella
notte.
Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: si perde allora di realismo, cedendo
a una rappresentazione del mondo parziale e distorta, nel segno delle tenebre e della paura.
Non sono pochi oggi a chiamare realistiche le narrazioni prive di speranza, cieche alla bellezza
altrui, dimentiche della grazia di Dio che opera sempre nei cuori umani, per quanto feriti dal
peccato. Sant’Agostino esortava i cristiani a intrecciare un’indissolubile amicizia con la pace,
affinché, custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne tutt’intorno il luminoso
calore. Egli, indirizzandosi alla sua comunità, così scriveva: «Se volete attirare gli altri alla
pace, abbiatela voi per primi; siate voi anzitutto saldi nella pace. Per infiammarne gli altri
dovete averne voi, all’interno, il lume acceso». [2]

 

MESSAGGIO DI SUA SANTITÀ LEONE XIV

PER LA LIX GIORNATA MONDIALE DELLA PACE

1° GENNAIO 2026

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html


Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non averlo, cari fratelli e sorelle,
apriamoci alla pace! Accogliamola e riconosciamola, piuttosto che considerarla lontana e
impossibile. Prima di essere una meta, la pace è una presenza e un cammino. Seppure
contrastata sia dentro sia fuori di noi, come una piccola fiamma minacciata dalla tempesta,
custodiamola senza dimenticare i nomi e le storie di chi ce l’ha testimoniata. È un principio
che guida e determina le nostre scelte. Anche nei luoghi in cui rimangono soltanto macerie e
dove la disperazione sembra inevitabile, proprio oggi troviamo chi non ha dimenticato la
pace. Come la sera di Pasqua Gesù entrò nel luogo dove si trovavano i discepoli, impauriti e
scoraggiati, così la pace di Cristo risorto continua ad attraversare porte e barriere con le voci
e i volti dei suoi testimoni. È il dono che consente di non dimenticare il bene, di riconoscerlo
vincitore, di sceglierlo ancora e insieme.
Una pace disarmata
Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa confidenza, Gesù disse a quelli che
erano con Lui: «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a
voi». E subito aggiunse: «Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore» (Gv 14,27). Il
turbamento e il timore potevano riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto abbattuta
su di Lui. Più profondamente, i Vangeli non nascondono che a sconcertare i discepoli fu la
sua risposta non violenta: una via che tutti, Pietro per primo, gli contestarono, ma sulla
quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. La via di Gesù continua a essere motivo di
turbamento e di timore. E Lui ripete con fermezza a chi vorrebbe difenderlo: «Rimetti la
spada nel fodero» (Gv 18,11; cfr Mt 26,52). La pace di Gesù risorto è disarmata, perché
disarmata fu la sua lotta, entro precise circostanze storiche, politiche, sociali. Di questa
novità i cristiani devono farsi, insieme, profeticamente testimoni, memori delle tragedie di
cui troppe volte si sono resi complici.
La grande parabola del giudizio universale invita tutti i cristiani ad agire con misericordia in
questa consapevolezza (cfr Mt 25,31-46). E nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e
sorelle che, per vie diverse, hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si sono interiormente
liberati dall’inganno della violenza.
Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla pace, un grande senso di
impotenza le pervade di fronte al corso degli avvenimenti, sempre più incerto. Già
Sant’Agostino, in effetti, segnalava un particolare paradosso: «Non è difficile possedere la
pace. È, al limite, più difficile lodarla. Se la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere
capacità che forse ci mancano; andiamo in cerca delle idee giuste, soppesiamo le frasi. Se
invece la vogliamo avere, essa è lì, a nostra portata di mano e possiamo possederla senza
alcuna fatica». [3]
Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per non considerare scandaloso
che la si possa negare e che persino si faccia la guerra per raggiungere la pace. Sembrano
mancare le idee giuste, le frasi soppesate, la capacità di dire che la pace è vicina. Se la pace
non è una realtà sperimentata e da custodire e da coltivare, l’aggressività si diffonde nella vita
domestica e in quella pubblica. Nel rapporto fra cittadini e governanti si arriva a considerare
una colpa il fatto che non ci si prepari abbastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, a
rispondere alle violenze. Molto al di là del principio di legittima difesa, sul piano politico tale
logica contrappositiva è il dato più attuale in una destabilizzazione planetaria che va
assumendo ogni giorno maggiore drammaticità e imprevedibilità. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


Non a caso, i ripetuti appelli a incrementare le spese militari e le scelte che ne conseguono
sono presentati da molti governanti con la giustificazione della pericolosità altrui. Infatti, la
forza dissuasiva della potenza, e, in particolare, la deterrenza nucleare, incarnano
l’irrazionalità di un rapporto tra popoli basato non sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia,
ma sulla paura e sul dominio della forza. «In conseguenza – come già scriveva dei suoi tempi
San Giovanni XXIII – gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un uragano che potrebbe
scatenarsi ad ogni istante con una travolgenza inimmaginabile. Giacché le armi ci sono; e se è
difficile persuadersi che vi siano persone capaci di assumersi la responsabilità delle distruzioni
e dei dolori che una guerra causerebbe, non è escluso che un fatto imprevedibile ed
incontrollabile possa far scoccare la scintilla che metta in moto l’apparato bellico». [4]
Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale sono aumentate del 9,4%
rispetto all’anno precedente, confermando la tendenza ininterrotta da dieci anni e
raggiungendo la cifra di 2.718 miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del PIL mondiale. [5] Per di
più, oggi alle nuove sfide pare si voglia rispondere, oltre che con l’enorme sforzo economico
per il riarmo, con un riallineamento delle politiche educative: invece di una cultura della
memoria, che custodisca le consapevolezze maturate nel Novecento e non ne dimentichi i
milioni di vittime, si promuovono campagne di comunicazione e programmi educativi, in
scuole e università, così come nei media, che diffondono la percezione di minacce e
trasmettono una nozione meramente armata di difesa e di sicurezza.
Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace». [6] Così Sant’Agostino
raccomandava di non distruggere i ponti e di non insistere col registro del rimprovero,
preferendo la via dell’ascolto e, per quanto possibile, dell’incontro con le ragioni altrui.
Sessant’anni fa, il Concilio Vaticano II si concludeva nella consapevolezza di un urgente
dialogo fra Chiesa e mondo contemporaneo. In particolare, la Costituzione Gaudium et spes
portava l’attenzione sull’evoluzione della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della guerra
moderna consiste nel fatto che essa offre quasi l’occasione a coloro che posseggono le più
moderne armi scientifiche di compiere tali delitti e, per una certa inesorabile concatenazione,
può sospingere le volontà degli uomini alle più atroci decisioni. Affinché dunque non debba
mai più accadere questo in futuro, i vescovi di tutto il mondo, ora riuniti, scongiurano tutti,
in modo particolare i governanti e i supremi comandanti militari, a voler continuamente
considerare, davanti a Dio e davanti all’umanità intera, l’enorme peso della loro
responsabilità». [7]
Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via del dialogo come la più efficace ad
ogni livello, constatiamo come l’ulteriore avanzamento tecnologico e l’applicazione in ambito
militare delle intelligenze artificiali abbiano radicalizzato la tragicità dei conflitti armati. Si va
persino delineando un processo di deresponsabilizzazione dei leader politici e militari, a
motivo del crescente “delegare” alle macchine decisioni riguardanti la vita e la morte di
persone umane. È una spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesimo giuridico e
filosofico su cui poggia e da cui è custodita qualsiasi civiltà.

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7


Occorre denunciare le enormi concentrazioni di interessi economici e finanziari privati che
vanno sospingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non basta, se contemporaneamente
non viene favorito il risveglio delle coscienze e del pensiero critico. L’Enciclica Fratelli tutti
presenta San Francesco d’Assisi come esempio di un tale risveglio: «In quel mondo pieno di
torri di guardia e di mura difensive, le città vivevano guerre sanguinose tra famiglie potenti,
mentre crescevano le zone miserabili delle periferie escluse. Là Francesco ricevette dentro di sé
la vera pace, si liberò da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece uno degli ultimi e cercò
di vivere in armonia con tutti». [8] È una storia che vuole continuare in noi, e che richiede di
unire gli sforzi per contribuire a vicenda a una pace disarmante, una pace che nasce
dall’apertura e dall’umiltà evangelica.
Una pace disarmante
La bontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bambino. Il mistero dell’Incarnazione,
che ha il suo punto di più estremo abbassamento nella discesa agli inferi, comincia nel
grembo di una giovane madre e si manifesta nella mangiatoia di Betlemme. «Pace in terra»
cantano gli angeli, annunciando la presenza di un Dio senza difese, dal quale l’umanità può
scoprirsi amata soltanto prendendosene cura (cfr Lc 2,13-14). Nulla ha la capacità di
cambiarci quanto un figlio. E forse è proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a
chi è fragile come loro, a trafiggerci il cuore (cfr At 2,37). Al riguardo, il mio venerato
Predecessore scriveva che «la fragilità umana ha il potere di renderci più lucidi rispetto a ciò
che dura e a ciò che passa, a ciò che fa vivere e a ciò che uccide. Forse per questo tendiamo
così spesso a negare i limiti e a sfuggire le persone fragili e ferite: hanno il potere di mettere in
discussione la direzione che abbiamo scelto, come singoli e come comunità». [9]
Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disarmo integrale, che si può
affermare soltanto attraverso il rinnovamento del cuore e dell’intelligenza. Così scriveva nella
Pacem in terris: «Occorre riconoscere che l’arresto agli armamenti a scopi bellici, la loro
effettiva riduzione, e, a maggior ragione, la loro eliminazione sono impossibili o quasi, se nello
stesso tempo non si procedesse ad un disarmo integrale; se cioè non si smontano anche gli
spiriti, adoprandosi sinceramente a dissolvere, in essi, la psicosi bellica: il che comporta, a sua
volta, che al criterio della pace che si regge sull’equilibrio degli armamenti, si sostituisca il
principio che la vera pace si può costruire soltanto nella vicendevole fiducia. Noi riteniamo
che si tratti di un obiettivo che può essere conseguito. Giacché esso è reclamato dalla retta
ragione, è desideratissimo, ed è della più alta utilità». [10]
È questo un servizio fondamentale che le religioni devono rendere all’umanità sofferente,
vigilando sul crescente tentativo di trasformare in armi persino i pensieri e le parole. Le
grandi tradizioni spirituali, così come il retto uso della ragione, ci fanno andare oltre i legami
di sangue o etnici, oltre quelle fratellanze che riconoscono solo chi è simile e respingono chi è
diverso. Oggi vediamo come questo non sia scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del
panorama contemporaneo trascinare le parole della fede nel combattimento politico, benedire
il nazionalismo e giustificare religiosamente la violenza e la lotta armata. I credenti devono
smentire attivamente, anzitutto con la vita, queste forme di blasfemia che oscurano il Nome
Santo di Dio. Perciò, insieme all’azione, è più che mai necessario coltivare la preghiera, la
spiritualità, il dialogo ecumenico e interreligioso come vie di pace e linguaggi dell’incontro fra
tradizioni e culture. In tutto il mondo è auspicabile che «ogni comunità diventi una “casa
della pace”, dove si impara a disinnescare l’ostilità attraverso il dialogo, dove si pratica la
giustizia e si custodisce il perdono». [11] 



Oggi più che mai, infatti, occorre mostrare che la pace non è un’utopia, mediante una
creatività pastorale attenta e generativa.
D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti dall’importanza della
dimensione politica. Quanti sono chiamati a responsabilità pubbliche nelle sedi più
alte e qualificate, «considerino a fondo il problema della ricomposizione pacifica dei
rapporti tra le comunità politiche su piano mondiale: ricomposizione fondata sulla
mutua fiducia, sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà agli impegni assunti.
Scrutino il problema fino a individuare il punto donde è possibile iniziare l’avvio verso
intese leali, durature, feconde». [12]È la via disarmante della diplomazia, della
mediazione, del diritto internazionale, smentita purtroppo da sempre più frequenti
violazioni di accordi faticosamente raggiunti, in un contesto che richiederebbe non la
delegittimazione, ma piuttosto il rafforzamento delle istituzioni sovranazionali.
Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte agli squilibri di potere
tra i più forti. Come abitare un tempo di destabilizzazione e di conflitti liberandosi dal
male? Occorre motivare e sostenere ogni iniziativa spirituale, culturale e politica che
tenga viva la speranza, contrastando il diffondersi di «atteggiamenti fatalistici, come
se le dinamiche in atto fossero prodotte da anonime forze impersonali e da strutture
indipendenti dalla volontà umana». [13] Se infatti «il modo migliore per dominare e
avanzare senza limiti è seminare la mancanza di speranza e suscitare la sfiducia
costante, benché mascherata con la difesa di alcuni valori», [14] a una simile
strategia va opposto lo sviluppo di società civili consapevoli, di forme di
associazionismo responsabile, di esperienze di partecipazione non violenta, di
pratiche di giustizia riparativa su piccola e su larga scala. Lo evidenziava già con
chiarezza Leone XIII nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della propria
debolezza spinge l’uomo a voler unire la sua opera all’altrui. La Scrittura dice: È
meglio essere in due che uno solo; perché due hanno maggior vantaggio nel loro
lavoro. Se uno cade, è sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade non ha una
mano che lo sollevi ( Eccl 4,9-10). E altrove: il fratello aiutato dal fratello è simile a una
città fortificata ( Prov 18,19)». [15]
Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che ha sollecitato milioni
di esseri umani a riscoprirsi pellegrini e ad avviare in sé stessi quel disarmo del
cuore, della mente e della vita cui Dio non tarderà a rispondere adempiendo le sue
promesse: «Egli sarà giudice fra le genti e arbitro fra molti popoli. Spezzeranno le
loro spade e ne faranno aratri, delle loro lance faranno falci; una nazione non alzerà
più la spada contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della guerra. Casa di
Giacobbe, venite, camminiamo nella luce del Signore» (Is 2,4-5).

Dal Vaticano, 8 dicembre 2025
LEONE PP. XIV



Pubblichiamo il Messaggio per la 37ª Giornata per l’approfondimento e lo sviluppo
del dialogo tra cattolici ed ebrei (17 gennaio 2026), dal titolo: 
«Uniti nella stessa benedizione. “In te si diranno benedette tutte le famiglie della
terra” (Gen 12,3)».

È meraviglioso ricordare, soprattutto in questi tempi, che come cristiani e come ebrei
siamo dentro la medesima benedizione. Un cammino diverso, ma radicati nella stessa
benedizione. Abramo parte, lascia la sua terra, cammina verso un paese che non
conosce. Avanza trepidante verso una terra straniera, cammina incerto verso un
futuro sconosciuto, affronta i pericoli e le crisi del viaggio. Ma è fondato su una
certezza: la benedizione di Dio. È così avviene nella storia per tutti i suoi discendenti:
ebrei, cristiani, musulmani. Diversi, a tratti distanti, a volte in conflitto. Eppure
raccolti dentro la stessa benedizione. Tale benedizione esprime una relazione di
Alleanza. Pertanto siamo raccolti dentro la medesima Alleanza. Alleati dello stesso
Alleato. Che benedice, cioè fa vivere. Dunque, dobbiamo sempre ripartire da questa
certezza, anche dopo le crisi, anche nei momenti di crisi.
Abbiamo da poco concluso il sessantesimo anniversario della dichiarazione Nostra
Aetate, in cui si legge: “Il Sacro Concilio ricorda il vincolo con cui il popolo del
Nuovo Testamento è spiritualmente legato con la stirpe di Abramo” (n. 4). In tale
anniversario abbiamo guardato con gratitudine al cammino percorso in questi anni
nel dialogo ebraico-cristiano. Negli ultimi tempi si sono vissuti momenti di tensione a
causa di discorsi o iniziative non in sintonia con l’interlocutore o contenenti
affermazioni ambigue. Non sono mancate, purtroppo, prese di posizione che hanno
fomentato rigurgiti di antisemitismo. Desideriamo, pertanto, esprimere una posizione
comune e condivisa della Chiesa cattolica italiana in merito al rapporto con le
comunità ebraiche che sono in Italia. L’intento è quello di riaffermare “il vincolo”
ricordato da Nostra Aetate, chiarire i fraintendimenti, stimolare il confronto nel
territorio fra le comunità cristiane e quelle ebraiche e porre alcuni punti fermi del
rapporto ebraico-cristiano.
Ciò che ci unisce
Gesù Cristo ci lega al popolo ebraico. L’identità cristiana profonda non può fare a
meno del popolo ebraico, della sua storia e della sua spiritualità. Sono i nostri fratelli
maggiori. Siamo in debito verso di loro. Siamo rami diversi che spuntano dalla stessa
radice santa: “La posta in gioco non è semplicemente la continuazione vitale di un
dialogo, bensì l’acquisizione della coscienza, nei cristiani, dei loro legami con il gregge
di Abramo e le conseguenze che ne derivano” (C.M. Martini, Israele, radice santa,
Vita e Pensiero, Milano 1993); conseguenze che il cammino percorso ha
inesorabilmente tracciato per entrambe le realtà. Il Concilio Vaticano II aveva
abbozzato la strada da seguire nei rapporti ebraico-cristiani.



Sono occorsi anni di paziente lavoro, di gesti simbolici forti, di riflessioni e testi sempre più
raffinati perché le due comunità riuscissero ad affrontare temi più delicati: l’incontro tra il
popolo di Dio dell’Antica Alleanza, da Dio mai revocata (Rm 11,29), e quello della Nuova
Alleanza; l’incontro tra le Chiese cristiane e l’odierno Popolo dell’Alleanza conclusa con
Mosè. È ancora più importante avviare una riflessione teologica sul rapporto tra il
cristianesimo, nella sua forma attuale, e l’ebraismo così come esiste oggi, quale portatore
di una tradizione di fede e di pensiero che si sono sviluppati negli ultimi due millenni sul
fondamento talmudico. Ciò che si profila all’orizzonte è una migliore comprensione della
missione della Chiesa in relazione alla missione del Popolo ebraico, considerati entrambi
nell’orizzonte dell’unica Promessa di cui sono eredi indivisi.
Desideriamo continuare a camminare con i nostri cari fratelli ebrei, con stima e
riconoscenza. Ci impegniamo a studiare le Sacre Scritture e a lasciarci aiutare da loro in
questo studio. Desideriamo mantenere uno stretto legame per imparare da loro e con loro
l’arte di mantenerci popolo in cammino, popolo in attesa, popolo capace di speranza.
Desideriamo lottare con forza contro ogni tipo di antisemitismo e di antigiudaismo.
Facciamo nostre le parole di Papa Leone XIV: “La Chiesa, ‘memore del patrimonio che
essa ha in comune con gli Ebrei, e spinta non da motivi politici, ma da religiosa carità
evangelica, deplora gli odi, le persecuzioni e tutte le manifestazioni dell’antisemitismo
dirette contro gli Ebrei in ogni tempo e da chiunque’ (NA 4). Da allora (cioè dalla
pubblicazione di Nostra Aetate, ndr) tutti i miei predecessori hanno condannato
l’antisemitismo con parole chiare. E così anch’io confermo che la Chiesa non tollera
l’antisemitismo e lo combatte, a motivo del Vangelo stesso” (Udienza Generale, 29 ottobre
2025). Per questo motivo riteniamo fondamentale il comune lavoro sulle “16 schede per
conoscere l’ebraismo” e la sua continuazione con ulteriori approfondimenti, per creare
una corretta conoscenza dell’ebraismo. Riteniamo altresì cruciale la Giornata del 17
gennaio, la diffusione delle “16 schede”, favorendo così la formazione permanente specie
di insegnanti e responsabili di gruppi e associazioni, così come il testo Decostruire
l’antigiudaismo cristiano,recentemente tradotto in italiano per volontà della CEI.
Auspichiamo e ci impegniamo a promuovere, a livello territoriale, ulteriori momenti di
confronto e di studio. Decisamente intendiamo continuare gli incontri nazionali con i
leader religiosi presenti in Italia per costruire una “via italiana” di dialogo interreligioso.
Ciò che ci distingue
È fondamentale continuare il dialogo fondato sulla comune radice santa, senza nascondere
le ovvie differenze. Come diceva Schalom Ben Chorin, rabbino riformato tedesco, “La fede
di Gesù ci unisce, la fede in Gesù ci divide” (Fratello Gesù, p. 28). Gesù per noi è il Messia:
come per ogni ebreo la fede di Gesù si fonda sullo Shemà e, secondo l’intuizione di David
Flusser, sentiamo questo fondamento imprescindibile e “sarebbe un grande evento
cristiano se molti riconoscessero che la fedeltà di Gesù al popolo ebraico, l’ardore con cui
ha condiviso le sofferenze ebraiche e la sua speranza ebraica possono far parte per il
cristiano dell’imitatio Christi” (in C. Thoma, Teologia cristiana dell’ebraismo, 1983,
XXXXI). Quest’affermazione che Gesù è il Messia genera diversità nel modo di leggere le
Scritture, nel modo di leggere la storia, nel modo di guardare il mondo.



Ci impegniamo a rispettare lo sguardo del popolo ebraico e a vederlo come
complementare e non antitetico. Garantiamo una vicinanza carica di affetto. Nello
stesso tempo, chiediamo il rispetto del nostro sguardo. Siamo differenti, ma fratelli e
sorelle nell’unico Dio. Come tali desideriamo rispettarci e riconoscerci nelle nostre
identità. Anzi, ci proponiamo di collaborare sempre più con i fratelli ebrei per arricchire
la comune tradizione dei figli di Abramo, sperando di farlo a tre, insieme con l’altra
voce della fede abramitica. Ci impegniamo a lavorare perché le identità diventino
generative per noi e per la società.
Questo discorso vale anche per la lettura del contesto attuale. Ribadiamo e difendiamo
il diritto degli ebrei ad avere uno Stato in cui poter vivere in sicurezza e serenità.
Ovviamente ciò non toglie che l’approccio alla teologia della terra nella tradizione
cristiana non coincida con quello ebraico. Ci riserviamo d’altronde la libertà e la
possibilità di esercitare uno sguardo critico sulle scelte dei governi israeliani, come
peraltro facciamo con i governi di altri Paesi e verso il nostro stesso governo. In questa
luce, nel cammino verso una “via italiana del dialogo” è sempre più urgente interrogarci
a proposito del giusto rapporto fra religione e spazio pubblico.
Nel segno della speranza
Rinnoviamo la nostra ferma e decisa condanna al terrorismo in ogni sua forma.
Ribadiamo la nostra ferma e decisa condanna dell’atto terroristico e ignobile del 7
ottobre 2023. Siamo vicini alle vittime del popolo ebraico e a quelle del popolo
palestinese nella tragedia Gaza e auspichiamo una soluzione che consenta a entrambi,
come anche agli altri gruppi presenti in quei territori, una convivenza pacifica. Siamo
vicini a tutte le persone che soffrono a causa del conflitto in atto. Invitiamo, una volta
di più, tutti i cattolici che sono in Italia a ripudiare ogni antisemitismo e ogni
espressione violenta contro il popolo ebraico. Invochiamo la pace, con le parole del
salmo 122 [121],6-9: “Chiedete pace per Gerusalemme:/ vivano sicuri quelli che ti
amano;/ sia pace nelle tue mura,/ sicurezza nei tuoi palazzi./ Per i miei fratelli e i miei
amici/ io dirò: “’Su te sia pace’/ Per la casa del Signore nostro Dio,/ chiederò per te il
bene”. Invochiamo la pace con le parole di Papa Leone XIV dette all’inizio del suo
pontificato: “Questa è la pace del Cristo Risorto, una pace disarmata e una pace
disarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, Dio che ci ama tutti
incondizionatamente”. Invochiamo la pace con le parole del Card. Matteo Zuppi: “Ci
domandiamo con inquietudine: cosa possiamo fare di più per la pace? Chiediamo: cessi
il rumore delle armi in nome del rispetto per l’inviolabile dignità della persona umana,
di ogni persona; siano protetti i civili da ogni forma di violenza fisica, morale e
piscologica; sia garantita a ciascuno la libertà di decidere dove e come vivere nel
rispetto dell’altro e in fraternità” (Introduzione al Consiglio Permanente, 22 settembre
2025).



Auspichiamo dunque la continuazione del dialogo franco, leale e costruttivo. Un
dialogo nella verità e nella carità, con la ferma volontà di riconoscerci fratelli, sempre
e comunque. Con la ferma volontà di non abbandonare mai il dialogo, per nessun
motivo. La fraternità sta a fondamento del rapporto che sussiste fra noi, come base e
come prospettiva. Siamo dentro la medesima benedizione. Le differenze non la
cancellano e non la cancelleranno. Radicati in questa certezza desideriamo
continuare a costruire le nostre relazioni. Il dialogo tra noi è anche un servizio per il
dialogo fra le religioni e, soprattutto, un servizio verso questo nostro mondo, sempre
più lacerato e diviso. Non possiamo privare il mondo di questo dono. Nella
consapevolezza che tutte le religioni sono chiamate, con coraggio ed urgenza, ad
affrontare la sfida del dialogo. Ne va della loro stessa identità. “Le diverse religioni, a
partire dal riconoscimento del valore di ogni persona umana come creatura
chiamata ad essere figlio o figlia di Dio, offrono un prezioso apporto per la
costruzione della fraternità e per la difesa della giustizia nella società. Il dialogo tra
persone di religioni differenti non si fa solamente per diplomazia, cortesia o
tolleranza” (Lettera enciclica “Fratelli tutti” n. 271).
Ci auguriamo che in ogni territorio le nostre comunità dedichino tempo a riflettere
sulla situazione attuale secondo lo stile di questo messaggio. Soprattutto le invitiamo
a confrontarsi con le comunità ebraiche per rinsaldare i rapporti e per testimoniare,
nella nostra società, la vocazione delle religioni a creare dialogo e coesione sociale. Ci
auguriamo, alla luce della situazione geo-politica, che si possano vivere nei vari
territori momenti di incontro tra cristiani, ebrei e musulmani. Per offrire alla società,
nella concretezza dei rapporti, la testimonianza di una vera ricerca di pace. Una via
italiana del dialogo interreligioso. Auspichiamo gesti concreti di vicinanza fra
comunità cristiane e comunità ebraiche. Invitiamo le comunità cristiane a usare le
“16 schede” e a creare momenti di confronto sul testo Decostruire l’antigiudaismo
cristiano.

Roma, 24 novembre 2025
La Commissione Episcopale
per l’Ecumenismo e il Dialogo



Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani
18/25 gennaio 2026

“Uno solo è il corpo, uno solo è lo Spirito, come una sola è la speranza
alla quale Dio vi ha chiamati” (Efesini 4,4)

Dal 18 al 25 gennaio 2026 le Chiese cristiane di tutto il mondo celebrano la
Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani, un tempo prezioso di ascolto
della Parola, di conversione del cuore e di rinnovato impegno nel cammino
ecumenico. In un mondo segnato da fratture, conflitti e polarizzazioni, la
preghiera per l’unità non è un gesto accessorio, ma una testimonianza profetica:
ricordarci che l’unità è dono di Dio e responsabilità affidata alla Chiesa.
Le preghiere e le riflessioni per la Settimana di quest’anno sono state preparate
dal Gruppo ecumenico dei cristiani armeni, in collaborazione con fratelli
e sorelle delle Chiese armene cattoliche ed evangeliche. Il lavoro si è svolto
presso la Santa Sede di Etchmiadzin, cuore spirituale della Chiesa apostolica ar-
mena, in un contesto particolarmente significativo: la recente riconsacrazione
della Cattedrale Madre, dopo un lungo periodo di restauri, vissuta come segno
di rinascita spirituale e di speranza per tutto il popolo armeno.

Il versetto scelto come guida per la Settimana di preghiera 2026 è tratto dalla
Lettera agli Efesini: «Uno solo è il corpo, uno solo è lo Spirito, come una sola è
la speranza alla quale Dio vi ha chiamati» (Ef 4,4).
L’apostolo Paolo richiama la Chiesa alle sue fondamenta più profonde: l’unità
non nasce da accordi umani o da strategie ecclesiali, ma dalla comune
appartenenza a Cristo. Un solo corpo, animato da un solo Spirito, orientato
verso una sola speranza.
Queste parole risuonano con forza particolare nel contesto ecumenico. Esse non
negano le differenze storiche, teologiche e liturgiche tra le Chiese, ma le
collocano dentro un orizzonte più ampio, quello del mistero di Dio che chiama i
suoi figli a riconoscersi membra gli uni degli altri. L’unità, secondo Paolo, non è
uniformità, ma comunione vissuta nella diversità dei doni e dei carismi.



LA DOMENICA DELLA PAROLA, 2026

Domenica 25 gennaio 2026 la Chiesa celebra la VII Domenica della Parola di
Dio, istituita da Papa Francesco con la Lettera apostolica Aperuit illis, come
invito rivolto a tutte le comunità cristiane a riscoprire il valore centrale
della Sacra Scrittura nella vita della fede. Non si tratta di una semplice
ricorrenza “tematica”, ma di una scelta pastorale che richiama il popolo di Dio
a tornare alla sorgente, là dove nasce ogni autentico rinnovamento eccle-
siale.

Il tema scelto per l’edizione 2026, proposto dal Dicastero per
l’Evangelizzazione, è tratto dalla Lettera di san Paolo ai Colossesi: «La parola di
Cristo abiti tra voi» (Col 3,16).
Un’espressione densa, che va ben oltre l’invito all’ascolto o allo studio della
Bibbia. Come sottolinea il sussidio liturgico-pastorale, Paolo non chiede che la
Parola venga semplicemente proclamata o conosciuta, ma che “abiti”, cioè che
prenda dimora stabile nella vita dei credenti, plasmi i pensieri, orienti i
desideri, unifichi le scelte e renda credibile la testimonianza della comunità
cristiana.
La Parola di Cristo, quando è accolta in profondità, non resta esterna alla vita,
ma la attraversa e la trasforma. Essa diventa criterio di discernimento,
sorgente di speranza, forza capace di sostenere anche nei momenti di fatica,
smarrimento e prova. In un tempo segnato da molte parole spesso fragili o
contraddittorie, la Chiesa è chiamata a custodire una Parola che non passa,
perché è promessa di una presenza fedele.

«La parola di Cristo abiti tra voi» (Col 3,16).










